Q M Artigo
BARAO Revista Interdisciplinar de Saude e Educacao

DE MAUA Ribeirao Preto, v. 6, n. 2, 2025. ISSN 2675-4827

CEN L VERSITARIO

d https://doi.org/10.56344/2675-4827.v6n2a2025.1

Hildegarda von Bingen e seu legado educacional para as
ciéncias farmacéuticas

Hildegard von Bingen and her educational legacy for the
pharmaceutical sciences

Tania Regina Zimmermann', Marcia Maria de Medeiros?, Luiza Regina Voigt?

Resumo: Dadas as auséncias do feminino na histéria da ciéncia e da saude,
perscruta-se uma pesquisa acerca das contribuicbes para as ciéncias farmacéuticas
realizadas por Hildegarda von Bingen (1098-1179). Objetiva-se visibilizar essa figura
do século Xl e Xll em relagcédo a sua atuagao nos estudos terapéuticos e naturalistas.
Trata-se de uma pesquisa bibliogréafica interpretativista a partir da perspectiva das
relacbes de género. Bingen descreveu varias plantas medicinais, em termos
fitoterapicos e nutricionais. Também propés métodos de cura através de varias plantas
e a pratica regular do jejum, entre outras orientagdes higiénico-dietéticas, as quais
foram registradas em duas de suas obras: Physica (Liber simplicis medicinae) e
Causae et curae (Liber compositae medicinae).

Palavras-chave: Estudos terapéuticos, Ciéncia, Hildegarda von Bingen.

Abstract: Given the absence of the feminine in the history of science and health,
research into the contributions to pharmaceutical sciences made by Hildegarda von
Bingen (1098-1179) is examined. The aim is to make this 11th and 12th century figure
visible in relation to his role in therapeutic and naturalistic studies. This is an
interpretive bibliographical research from the perspective of gender relations. Bingen
described several medicinal plants, in herbal and nutritional terms. He also proposed
healing methods using various plants and the regular practice of fasting, among other
hygienic-dietary guidelines, which were recorded in two of his works: Physica (Liber
simplicis Medicinae) and Causae et curae (Liber compositae Medicinae).

Keywords: Therapeutic studies , Science, Hildegarda von Bingen.

1 Doutora em Histéria Cultural pela UFSC e professora da graduagao e pds-graduagdo em Educagado
e em Recursos Naturais na Universidade Estadual do Mato Grosso do Sul. Contato:
taniazimmermann@gmail.com

2 Doutora em Letras pela UEL e professora da graduacao e pés-graduagdo em Recursos Naturais da
Universidade Estadual do Mato Grosso do Sul. Contato: marciamaria@uems.br

3 Mestranda em Ciéncias Farmacéuticas na Universidade Estadual do Oeste do Parana.



INTRODUGAO E METODOLOGIA

Embora historicamente as mulheres ndo tenham sido protagonistas na historia
da ciéncia, figuras como Hildegarda von Bingen demonstraram notavel atuagao nesse
campo. A questdo que a historiografia mais recente evoca é porque estas mulheres
foram silenciadas e em qual contexto (Perrot, 2007). Federici (2023) responde a essa
indagag&do quando afirma que o patriarcado* ocidental moderno separou espagos,
corpos e naturezas levando em consideracdo que havia uma dicotomia entre razédo e
sensibilidade, razao e natureza, produgéao e reprodugao e, deste modo, gendrou-se a
ciéncia, espago cuja supremacia pertenceria ao masculino. Nesse sentido,
Schiebinger (2001) observa que a constituicdo da ciéncia moderna esteve marcada
por género, excluindo ou invisibilizando os saberes femininos, como o de curandeiras,
parteiras e misticas — e € justamente nesse lugar marginalizado que Hildegarda
produziu seu legado.

O presente artigo se propde a visibilizar a figura de Hildegarda von Bingen
(1098-1179), por considera-la, além de um nome da mistica medieval (Le Goff, 2013),
uma cientista que contribuiu para o campo das ciéncias farmacéuticas devido aos
seus estudos terapéuticos e naturalistas, o que leva a questionar se ela estaria nos
limiares do medievo e das invencgdes dicotbmicas modernas.

Embora as estruturas de poder e as hierarquias masculinas tenham
historicamente silenciado as contribuicbes das mulheres (Perrot, 2007), Hildegarda
von Bingen deixou um legado duradouro por meio de escritos, partituras e obras como
Physica e Causae et curae, nos quais registrou orientagdes higiénico-dietéticas e
meétodos fitoterapicos.

O fato de Hildegarda ter registrado suas ideias em contextos tradicionalmente
reservados aos homens (Pedro, 2015) deveu-se a sua resisténcia a misoginia e ao
ambiente de renovagao cultural do Renascimento do século XII (Brooke, 1972). A obra
de Hildegarda nao foi dada a conhecer ao grande publico até a metade do século XX,
quando Wighard Strehlow e Gottfried Hertzka (2023) apresentam suas contribui¢cdes

e experiéncias para o campo da histéria das ciéncias. Desse modo, estes vestigios

4 O patriarcado é aqui entendido como uma ordem politica de submissdo de mulheres em todos os
ambitos da vida.



sdo promissores para olhar para o passado e significar a obra biogréafica
(Zimmermann; Medeiros, 2004) produzida pelos pesquisadores aleméaes em relagao
a von Bingen.

O presente artigo analisa de modo especial as relagdes de género naquele
contexto, pois Hildegarda confrontava as hierarquias e os mandatos eclesiais
masculinos. Neste sentido, usar-se-a do conceito de género na perspectiva de Scott
(2024), ou seja, uma categoria de analise historica para entender as desigualdades
entre mulheres e homens e como as exclusbes das primeiras foram sendo
configuradas na historia.

Em relagdo a organizagao deste texto, 0 mesmo divide-se em duas sec¢oes, a
saber: a primeira contextualiza a personagem em seu tempo, a partir da historiografia
classica como Jaques Le Goff (2006) e Marc Bloch (2016) e de pesquisas recentes
de Martins (2022) e Fachin (2022). Na segunda, se faz uma incursdo as suas
contribui¢des para as ciéncias farmacéuticas reportando as obras Physica (Liber
simplicis medicinae) e Causae et curae (Liber compositae medicinae) compéndios
dedicados a saude e de que modo contribuiram para a ciéncia moderna,
especialmente para o campo da farmacia.

Este artigo adota uma perspectiva de analise qualitativa, sendo que a selegao
dos materiais que articularam a sua construgcédo se fundamenta na relevancia historica
e na representatividade dos saberes construidos por Hildegarda von Bingen a partir
de textos como Physica e Causa et Cura, quanto estudos académicos que abordam
o contexto social, religioso e cientifico do periodo. A interpretagdo dos dados integra
a analise historica com os debates contemporaneos sobre género e saude, permitindo
a identificacdo de convergéncias entre os saberes propostos pela mistica medieval e

as praticas modernas.

DISCUSSAO: HIDEGARDA NO CONTEXTO HISTORICO

O universo da Idade Média €& predominantemente masculino pela prépria
natureza daquele tempo, conforme anuncia Georges Duby (2011). Em sua obra Idade
Média: Idade dos Homens, o autor analisa a sociedade medieval tendo como aporte

as relagdes de género. Ele mostra como o medievo europeu ocidental constréi uma



ideia de masculinidade e enfatiza o papel ocupado pelos homens na organizagao
social da época.

A leitura do texto de Duby indica que a ldade Média foi um periodo marcado
por uma rigida estrutura patriarcal, na qual os homens exerciam o poder e controlavam
diferentes esferas como a politica, a religidao e a familia. Duby (2011) destaca que a
identidade masculina era construida a partir das normas que os homens ditavam e
essas normas influenciavam o comportamento esperado e as expectativas sobre
todos os corpos que viviam nesse universo, fossem eles masculinos ou femininos.

Por conta deste cenario € que a figura de Hildegarda von Bingen se destaca.
Seu nascimento é registrado no ano de 1098 em uma familia da alta nobreza e, de
acordo com Jacques Le Goff (2011) ela faleceu em torno de 1179. O mesmo autor
indica que havia uma relagdo entre seus familiares e a igreja ja que os mesmos
estavam a servigo do bispo de Spira (Le Goff, 2011).

Aos 8 anos de idade, Hildegarda foi entregue ao mosteiro beneditino de
Disibodenberg como oblata. E importante salientar que essa préatica era corriqueira
entre a nobreza do periodo, sendo comum os pais oferecerem seus filhos e filhas aos
mosteiros, onde seriam educados e preparados para a vida monastica (Costa, 2002).
Em Disibodenberg, a menina recebeu uma educagido que incluia leitura de textos
religiosos e classicos.

Sabe-se que Hildegarda von Bingen sucedeu a abadessa do mosteiro que a
acolheu por volta de 1136 e em 1150, fundou seu proprio mosteiro em Rupertsberg
(Le Goff, 2011). Aqui cabe uma indicagao interessante sobre a forma como a religiosa
deu inicio a publicizacdo das suas ideias e pensamentos de natureza mistica e
filosofica:

Em 1141, Hildegarda teria recebido de Deus a ordem de publicar suas
visbes; obteve autorizagdo para fazé-lo em 1147-1148 do abade
cisterciense Bernardo de Claraval e do papa Eugénio lll. Entretanto,
as narrativas e as imagens de visdes ocupam em sua obra um lugar
maior, mas nao exclusivo: em torno de 1150, ela termina o Liber
Scivias (Saiba as Vias), em que descreve grandes visdes
cosmoldgicas inspiradas no Apocalipse de Jodo, acompanhadas por
um comentario teoldgico que lhe teria sido ditado pela voz do préprio
Deus, e ilustradas desde o manuscrito original (Le Goff, 2011, p. 165).



A citagao acima merece reflexdo em dois pontos. O primeiro deles diz respeito
ao fato de que, mesmo Hildegarda tendo dominio das questdes teoldgicas uma vez
que a vida de oblatura desde a mais tenra infancia lhe granjeou este conhecimento,
esse processo nao era suficiente para que ela tornasse publicas as suas reflexdes
sem a autorizagao masculina. Independente inclusive de ja ser uma abadessa neste
momento, o que lhe permitia um espago de poder em relagao ao lugar ocupado por
outras mulheres. Dito de outra forma, sua palavra precisava ser custodiada pelo
masculino (Casagrande, 1990).

O segundo ponto indica como ela alcangou espacos através dos intersticios,
das fissuras existente no seu tempo que lhe permitiram alcangcar um espaco de
resisténcia, ou seja usou de uma estratégia na relagdo poder-saber confrontando
diretamente os saberes patriarcais masculinos e, desse modo, desestabilizou as
relacbes de poder dominantes (Foucault, 2021). Essa estratégia foi usada quando
afirmou que os comentarios teoldgicos de seu livro haviam sido ditados a ela pelo
préprio Deus. E possivel que a partir dessa ruptura estratégica, Hildegarda tenha
encontrado um caminho para deixar outras contribuicbes em diferentes areas como a
teologia, musica, incluindo a medicina e as ciéncias farmacéuticas. Sua cosmologia e
abordagem holistica da saude, que integrava corpo, mente e espirito, influenciou
significativamente a fitoterapia e a medicina natural.

Daston e Park (1998) adensam a analise desse contexto ao mostrar como o
imaginario medieval eivado de maravilhas e ordens da natureza estava
profundamente conectado a experiéncias visionarias e misticas, e isso situa a
producdo de Hildegarda dentro de uma tradicdo que unia teologia, natureza e
espiritualidades.

Von Bingen pode ser compreendida como uma proto-feminista. A partir de suas
ideias e praticas, ja questionava as estruturas patriarcais, desafiando as normas de
género. Uma prova disso é a defesa que ela fazia da tese de que as mulheres tinham
uma conexao especial com o divino e uma inteligéncia espiritual significativa,
contrariando a visdo dominante da inferioridade feminina (Marstrand-Jorgensen,
2020).

Hildegarda apresenta ideias mais avangadas em relagdo ao universo do

feminino do que o seu tempo preconizava. Ela acreditava no prazer sexual das



mulheres como parte de um processo para a cura de inumeras enfermidades, bem
como negava a traicdo de Eva e consequentemente a culpabilizagdo das mulheres no
processo do pecado original. Para Hildegarda, homens e mulheres eram sujeitos em
conexao e, ao abordar a sexualidade e suas disfungbes na obra Causae et curae
(Liber compositae medicinae, a associou a nog¢ao de equilibrio e saude. Ela entendia
que o prazer feminino era necessario e ndo apenas algo ocasional com fins
meramente reprodutivos (Strehlow; Hertzka, 2023).

Cabe aqui ressaltar a importancia que os mosteiros possuiam nesse momento
histérico enquanto centros de aprendizado, vivéncia da espiritualidade e cuidados
médicos (Fachin, 2022). A medicina monastica se destacava neste momento, pelo
uso que fazia das plantas medicinais cultivadas em seus jardins. Nao era raro que,
nestes espacos (incluindo Rupertsberg), aqueles e aquelas que viviam a vida ascética
aplicassem seus conhecimentos botanicos no tratamento de diversas enfermidades.
Tais praticas contribuiram para o desenvolvimento da fitoterapia e para a preservagao
do saber medicinal da época (Santos, 2012). Isso corrobora com a assertiva de
Crombie (2003), ou seja, a medicina e as ciéncias naturais medievais se construiram
no entrelagamento entre praticas religiosas, cosmologias simbdlicas e observagbes
empiricas, algo que se manifesta fortemente nos escritos de Hildegarda.

Hildegarda faz parte deste contexto e desenvolveu trabalhos no campo da
fitoterapia, a exemplo dos ja citados Physica (Liber simplicis medicinae) e Causae et
curae (Liber compositae medicinae) em que descreve as propriedades terapéuticas
de plantas, minerais e alimentos (Martins, 2022).

Hildegarda é considerada uma das maiores misticas cristds. O misticismo era
uma corrente espiritual que enfatizava a experiéncia direta e pessoal com o divino,
muitas vezes por meio de visdes, oragdes e praticas contemplativas (Fachin, 2022).
Suas visdes misticas foram registradas em obras como Scivias. Como compositora
produziu pegas musicais liturgicas inovadoras e expressivas.

Na teologia contribuiu com debates teologicos, muitas vezes, desafiando
autoridades eclesiasticas masculinas daquele periodo. A partir de uma cosmologia,
integrando o ser humano, a natureza e o Divino, propds a superagao do binémio
corpo-alma da Igreja Catdlica presente desde Santo Agostinho, criando uma frente de
oposigao a interpretagdes mais dogmaticas e conservadoras do pensamento religioso



da Igreja Catdlica. Outrossim, Hildegarda também se tornou conselheira espiritual de
alguns nobres, bispos e até de papas, escrevendo cartas sobre questdes politicas e
religiosas (Fachin, 2022).

Apesar de viver em uma sociedade patriarcal, Hildegarda destacou-se como
uma voz poderosa, criticando a corrupgao da Igreja e defendendo o papel das
mulheres na espiritualidade. Ela faleceu em 17 de setembro de 1179, no convento de
Rupertsberg, aos 81 anos. Hildegarda foi canonizada em 2012 e proclamada Doutora
da Igreja pelo Papa Bento XVI, um titulo concedido a poucas e poucos tedlogos de

destaque:

Em 10 de maio de 2012, o Papa Bento XVI completou o processo de
canonizacao de Hildegarda, iniciado no século Xlll, mas abandonado
nesse mesmo seculo. Em seguida, em 7 de outubro de 2012, o mesmo Papa
elevou-a a condicao de trigésima sexta Doutora da Igreja Catdlica Romana,
consagrando-a como a quarta mulher a receber esse titulo, ao lado de
Catarina de Siena, Teresa de Avila e Teresa de Lisieux (Martins, 2022, p.
27).

O tumulo de Hildegarda tornou-se centro de peregrinagdes de fiéis que a
consideravam uma santa catélica. O legado dela continua vivo, sendo estudado por
suas contribuigbes nas areas da teologia, medicina, musica e misticismo. Von Bingen
€, portanto, um simbolo da confluéncia entre a espiritualidade, ciéncia e cultura da
Europa medieval.

Ela desenvolveu uma visao holistica da saude, ao integrar o fisico, 0 mental e
o espiritual, influenciando praticas de fitoterapia e dietoterapia. Seu legado continua
sendo objeto de estudos de grupos dedicados a pesquisa em medicina natural e
espiritualidade em diversos paises como Franga, Bélgica, Espanha, Argentina e
Alemanha (Henning, 1999).

A compreensao do contexto historico de Hildegarda von Bingen, marcado pela
rigidez das estruturas patriarcais e pela exclusdo dos saberes femininos, permite
apreciar como as oportunidades que foram oferecidas a ela pelo ambiente monastico
estimularam uma abordagem inovadora do conhecimento. Nesse cenario, sua viséo
holistica se manifesta tanto na esfera mistica quanto na pratica médica e na fitoterapia.
Seus escritos evidenciam a integragado dos saberes empiricos, teoldgicos e naturais,
antecipando principios que ressoam com as modernas abordagens integrativas da

salde.



RESULTADOS: HILDEGARDA, A CIENTISTA NATURALISTA

Ao revisitar os escritos de e sobre Hildegarda, percebe-se que sua visédo
holistica de corpos e de saude se vale de uma visdo expansiva e de continuidade com
todos os outros organismos vivos da Terra bem como alia questdes espirituais no
sentido de correlacionar o bem-estar fisico a espiritualidade, antecipando em séculos
as ideias de Cecily Saunders sobre a dor total (Menezes e Medeiros, 2020).

E possivel afirmar que Von Bingen desenvolveu uma visdo holistica da satde,
ao integrar corpo mente e espirito. Ela considerava que a doencga era resultado de
uma desarmonia entre o ser humano, a natureza e o universo divino. Tanto em
Physica (Liber simplicis medicinae) quanto em Causae et curae (Liber compositae
medicinae), Hildegarda enfatiza que a saude é alcangada através da manutengao do
equilibrio entre esses elementos. Para que o equilibrio fosse restabelecido, a mistica
recomendava métodos de cura natural que incluiam o uso de plantas medicinais,
praticas de jejum e orientagdes higiénico-dietéticas que considerava capazes de
restaurar a energia vital do individuo diante da enfermidade (Nogueira, 2018).

Em sua obra destaca-se o conceito de viriditas, ou forca vital, que representa o
frescor e a vitalidade presentes tanto na natureza quanto no ser humano. Se a pessoa
se afasta da natureza ou apresenta comportamentos inadequados, esse processo
poderia levar ao surgimento de doencgas. Logo, a restauragdo da saude envolvia a
reconexao com a natureza, a pratica das virtudes e a busca por uma vida equilibrada
(Estevam, 2020; Nogueira, 2018).

Hildegarda von Bingen destacava a importancia da espiritualidade na
manutencao da saude, entendendo corpo e alma como elementos interdependentes.
Desta maneira, desequilibrios de natureza espiritual poderiam assumir a forma de
enfermidades fisicas. Assim, o processo de cura de uma enfermidade exigia uma
abordagem que contemplasse tanto o bem-estar fisico quanto o espiritual,
promovendo uma vida harmdnica (Martins, 2019). Para que se tenha uma ideia do
alcance da sua proposta é pertinente anunciar dois modelos contemporaneos que se
entrelagam aos seus principios, a saber a ideia de campo de saude desenvolvida por
Marc Lalonde (1974) e o principio da integralidade do Sistema Unico de Saude (SUS)
(Brasil, 1988).



Observe-se que Von Bingen concebia a saude como resultado da harmonia
entre o ser humano, a natureza e o divino, integrando elementos fisicos e naturais
(uso de ervas medicinais e principios dietéticos); elementos espirituais (praticas
religiosas, virtudes e conexao com o divino); e elementos emocionais e psicoldgicos
(influéncia das paixdes e sentimentos na saude). A doenga surge quando o equilibrio
entre esses elementos é rompido, o que a aproxima das visdées contemporaneas que
buscam abordagens multidimensionais da saude (Martins, 2019).

Marc Lalonde (1974) propbs que a saude nao depende apenas da medicina
curativa mas sim de quatro grandes determinantes, a saber: biologia humana
(caracteristicas genéticas e fisioldgicas); estilo de vida (habitos e comportamentos que
influenciam a saude); ambiente (fatores sociais, econdmicos e ecoldgicos que
impactam na saude); e sistema de saude (entendido aqui como o acesso e a qualidade
dos servigos prestados neste ambito).

A correlagao entre a proposta de Lalonde e a ideia de Hildegarda se faz
presente pelo fato de que ambos veem a saude como um resultado de multiplos
fatores. A ideia de que estilo de vida, ambiente e espiritualidade influenciam a saude
ja estava presente na obra de Von Bingen, mesmo que esta tenha sido formulada no
contexto do medievo e fortemente influenciada por fatores teoldgicos.

Um olhar mais atento ao principio da integralidade do SUS indica que o mesmo
se propde a atender a pessoa em sua totalidade nédo apenas tratando a doenga, mas
promovendo a saude. Para isso torna-se necessario levar em conta os diferentes
determinantes sociais da saude e articular elementos de prevencido, promocao e
assisténcia a saude. No que se refere a proposta de Hildegarda Von Bingen, vale
ressalatar que a mesma nao separa corpo, mente e ambiente em um principio que
opera com certo grau de complexidade, da mesma forma que o conceito de
integralidade aponta.

Henning (1999) indica que os conhecimentos farmacos e médicos de von
Bingen eram fruto do seu autodidatismo e muitas vezes ndo coincidem o consenso
meédico-cientifico de seu tempo, assim como as interpretagcdes simbdlicas da doenca
e da saude, pelas quais Hildegarda, como outros de seus contemporaneos, entendia

0s humanos como um reflexo microcosmico do macrocosmo de modo integrativo.



Le Goff indica que “[...] o saber médico enciclopédico e médico de Hildegarda
a fez redigir um vasto Liber subtitulitatum dieversarum naturatum creaturarum
(Livrosdas sutilezas das criaturas divinas), transmitido a posteridade sob a forma de
duas obras: a Physica e o Causa et cura (As causas e os remeédios) (Le Goff, 2013,
p. 168, grifos no original). E possivel que o fato de pertencer a ordem beneditina, que
priorizava os conhecimentos e a cura de doentes, tenha permitido que von Bingen
tivesse acesso aos saberes hipocraticos e de Galeno, principalmente no que se refere
a teoria dos humores e dos fluidos corporais.

Martins ndo descarta o fato de que ela tivesse a sua disposicao tradugdes sobre
praticas de cura de origem arabe e persa, bem como de principios da medicina
chinesa, ja que a Ordem Beneditina se tornou responsavel pela salvaguarda do
conhecimento intelectual através does seus monges copistas. Sobre o assunto a
autora informa que:

No final do século VI d.C., a mais antiga ordem religiosa catdlica de
clausura monastica, a Ordem de S&o Bento, promoveu a producdo e a
difusdo de conhecimento intelectual pela coépia e traducdo de livros —
principalmente gregos — para o latim, estimulando a pratica da medicina
fitoterapica. Nesse século, a obra De materia medica (Da matéria médica),
de Dioscorides (40-90), médico, farmacéutico e botanico grego, que
descrevia mais de seiscentas plantas, tinha sido traduzida para o latim
(Martins, 2022, p. 27, grifo no original).

Como naturalista, na obra Physica, von Bingen descreveu mais de duzentas
plantas medicinais e nutritivas. Além de descrever aves, animais e rios da Alemanha,
fez um estudo sobre o uso de metais em conjunto com as plantas para fins
terapéuticos. Vale salientar que Martins indica que os apontamentos de Hildegarda
nesse livro sdo correlatos a praticas de saude contemporaneas:

Na atualidade, a medicina ortomolecular emprega minusculas quantidades
de metais, na forma de sais minerais, para o restabelecimento da saude e a
prevencao de diversas doencas. A medicina holistica, por sua vez, faz uso
de pedras, ervas, flores, 6leos essenciais etc., buscando extrair a energia
desses elementos, com fins terapéuticos (Martins, 2022, p. 29).

Martins (2022) indica sobre a complexidade da proposta de saude construida
por pela abadessa beneditina. Ela se dizia inspirada diretamente pelo Criador no que
se refere a esse ponto, recomendando o uso do funcho; espelta, vegetal da familia do
trigo; castanhas, marmelo; améndoas e especiarias (canela, noz moscada, tomilho e

cravo da india), os quais deveriam ser consumidos com regularidade como garantia



de boa saude. Sua abordagem indica que ela entendia que os remédios deveriam ser
concebidos a partir de uma totalidade harmoniosa de elementos terapéuticos
(Estevam, 2020; Nogueira, 2018). De acordo com Martins:

A abadessa nos surpreende por ter sido a primeira pessoa a citar certas
plantas e seus empregos. No Livro de Plantas, encontramos a referéncia
pioneira do cravo-da-india (cariofiles) como especiaria (DONKIN, 2003),
primeiramente citado no capitulo XXI (Nux Muscata, “noz-moscada” e, um
pouco adiante, apresentado como titulo de capitulo XXVII (cariofales). Foi
também Santa Hildegarda a primeira pessoa a distinguir claramente entre
duas espécies de lavanda: a lavanda verae a lavanda spica. A maior parte
das lavandas comercializadas e cultivadas nos dias de hoje pertence as
espécies stoechase spica (Martins, 2022, p. 32, grifos no original).

Martins (2022) indica ainda que Hildegarda von Bingen ja apresentou em sua
obra algumas questdes inerentes ao que atualmente se correlaciona com os valores
nutritivos dos vegetais e suas propriedade farmacologicas. Nesse sentido, seu livro ja
fala sobre as propriedades medicinais do funcho (importante para combater doencgas
nos olhos) e da salvia (utilizada para dores no estdmago). Da mesma forma, sua obra
retrata que o poejo seria recomendado para combater febre, males do estdmago,
pulmdes e olhos.

Hildegarda recomendava o jejum como pratica revitalizante e desintoxicante,
sugerindo sua realizagdo por duas a trés semanas. Segundo seus escritos, a dieta
consistia em sopa de espelta com legumes temperados com tomilho, camomila e
galanga no almogo, acompanhada por chas e sucos de frutas pela manha e a noite.
Ela também advertia que o excesso alimentar podia intoxicar o organismo e gerar
tristeza (Estevam, 2020). Cada alimento era mais ou menos aconselhado segundo o
estado de saude, classificados em quente, frio, seco ou umido, e ainda, se bom para
todos, s6 para sadios, sO para os doentes ou nem para sadios nem para doentes,
sempre atribuindo o resultado da intervencgao terapéutica a vontade divina.

Hildegarda von Bingen produziu uma vasta obra que articula pelo menos dois
campos do saber: a teologia visionaria (espag¢o em que ela articulava sua visdo mistica
sobre a religido e a religiosidade); e a ciéncia médica e natural (dado o aspecto
farmacologico, dietético e fitoterapico dos seus escritos). Seu trabalho é respeitado no
universo contemporaneo, sobretudo entre pessoas adeptas as questbes de

espiritualidade e de medicina alternativa, e sua notoriedade intelectual contrasta com



as reticéncias e a obscuridade que silenciou muitas mulheres durante o periodo

medieval.

CONSIDERAGOES FINAIS

Hildegarda viveu num contexto do Sacro Império Romano-Germanico nos
séculos Xl e Xll, o qual foi marcado por transigdes com avangos no comercio, na
produgao no campo, nas ciéncias e na urbanizacdo, mas ainda fortemente enraizado
em praticas feudais e agrarias. Ela participou ativamente desse contexto, utilizando
os recursos de sua comunidade monastica para produzir conhecimento em areas da
saude, incluso a ciéncia farmacéutica e a medicina numa perspectiva holistica cuja
espiritualidade era parte importante na cura e saude. Seu legado reflete um continuo
de resisténcia e inovagao que transcende os limites temporais, reafirmando a
importancia de revisitar e revalorizar a contribuigdo feminina na construgao do saber.

Muito do conhecimento adquirido por Hildegarda de Bingen deve-se ao fato de
ela ter sido uma continuadora da tradigdo de sua ordem religiosa. Porém, sua prépria
observacao e experimentacao contribuiram para a formacao de seu saber farmaco-
botanico. Nota-se que seu trabalho intelectual usa da criatividade para falar sobre a
discriminagdo das mulheres de sua época, incluso o uso da sexualidade e dos
prazeres de modo equilibrado e sob a inspiragao divina. Também sob intepretag¢des
biblicas se opds a opressdo masculina nos mosteiros.

Com uma vasta produgao desde a mistica até medicina, ndo se sabe como
adquiriu esse conhecimento. Sua atividade como farmaco e médica foi toda informal
e provavelmente autodidata. O estudo e a pratica da medicina eram vedados as
mulheres, mas nessa ordem religiosa aberta a conhecimentos farmacos recebeu uma
base terapéutica pratica durante seu noviciado. Diante do recente estudo de suas
obras, a ciéncia com base numa visdo holistica n&o refuta seus saberes e tem
incorporado suas praticas.

Essa perspectiva integradora de Hildegarda oferece uma compreensao
profunda da saude, que vai além da visdo fragmentada adotada por algumas
abordagens modernas. Sua énfase na conex&o entre o ser humano, a natureza e o

divino continuam a inspirar praticas de medicina holistica e integrativa atualmente.



A analise das obras de Hildegarda von Bingen, contudo, demanda ser inserida
em um debate mais amplo da historiografia das ciéncias. Como ja apontaram os
aportes de Shapin (2000) e Shapin e Schaffer (1985) e de Peter Dear (2001) o giro
cultural da historia das ciéncias deslocou a énfase de “precursoras modernas” para a
analise das condig¢des sociais, politicas, culturais e institucionais que possibilitaram a
emergéncia de figuras como Hildegarda em sua época, pois o periodo medieval ndo
operava uma separagao rigida entre o maravilhoso, o natural e o espiritual, mas
articulava esses elementos numa cosmologia integrada. Essa perspectiva permite
compreender as praticas de Hildegarda ndo como uma antecipagdo anacronica de
principios contemporaneos, mas como expressao coerente de sua cultura intelectual.
Do mesmo modo, os estudos de Londa Schiebinger (1993; 2001) oferecem
instrumentos tedricos para situar a producdo de Hildegarda na longa tradigdo de
mulheres curadoras e pensadoras cuja atuagéao foi invisibilizada pelo patriarcado, mas
que contribuiram de forma decisiva para a construcdo do conhecimento médico e
cientifico. Assim, ao articular essas diferentes correntes historiograficas, € possivel
nao apenas valorizar a singularidade de Hildegarda, mas também reposicionar seu
legado no cruzamento entre género, espiritualidade e histéria das ciéncias.

Em relagdo a originalidade cientifica da obra de Hildegarda von Bingen,
percebe-se que ela ultrapassa a dimensao histérica e mistica na sua atuagédo. Outras
obras tém se debrugcado sobre sua espiritualidade e teologia, mas este estudo
evidencia a originalidade de sua contribuicdo para o campo farmacéutico, ao
sistematizar saberes terapéuticos baseados na observagdo empirica e na integragao
entre corpo, mente e natureza. Suas descrigdes de plantas, minerais e alimentos e
seus usos no cotidiano antecipam principios da farmacognosia e da nutricdo funcional,
demonstrando uma epistemologia pouco reconhecida em estudos anteriores.

Assim, Hildegarda ao desenvolver praticas medicinais terapéuticas, também
formulou uma visao inovadora de saude centradas no equilibrio entre mente e corpo,
praticas que se aproximam de abordagens holisticas e integrativas no hodierno. Seu
legado distingue-se pela capacidade de articular fé e ciéncia, tornando a experiéncia
mistica em fundamento experimental para a cura e a prevengao de doencas. Ao
revelar essa dimenséo farmacéutica original para o contexto que vivia, o presente

estudo amplia o entendimento da atuagcdo de mulheres na génese das ciéncias da



saude e significa Hildegarda von Bingen como uma das vozes precursoras da
medicina natural moderna.

Em sintese, a analise da trajetéria e das obras de Hildegarda von Bingen
evidencia que ela possuia uma capacidade de integrar saberes misticos e de natureza
teolégica com conhecimentos empiricos, antecipando nesse enlace, praticas da
medicina integrativa contemporanea. Ao romper limites impostos pelo patriarcado, ela
nao so desafiou as normas do seu tempo, como também abriu novos caminhos para
a compreensao holistica da saude, articulando corpo, mente e espirito em um sistema
de conhecimento interligado.

O presente estudo reforgca a necessidade de revisitar e reinterpretar os saberes
medievais, ndo apenas para reconhecer a relevancia historica das contribuicdes das
mulheres no campo da historia das ciéncias, em particular aqui a area da saude; mas
para inspirar abordagens inovadoras nesta mesma area. Vale ressaltar que esta
pesquisa mostra que existe uma intersec¢ao entre misticismo, terapéutica natural e
as praticas contemporaneas de cuidado integral, o que amplia o debate sobre o papel

das mulheres na construgdo do conhecimento neste ambito.

Conflitos de Interesses: Os autores nao tém conflitos de interesse a divulgar.

REFERENCIAS

BLOCH, Marc. A sociedade feudal. Sao Paulo: Edipro, 2016.

BRASIL. Constituicao da Republica Federativa do Brasil. Brasilia, DF: Senado
Federal, 1988. Disponivel em:
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm Acesso em: 12
fev 2025.

BROOKE, Christopher. O renascimento do século XIl. Lisboa: Editorial Verbo, 1972.

DEAR, Peter. Revolutionizing the Sciences: European Knowledge and Its
Ambitions, 1500-1700. Princeton: Princeton University Press, 2001.

CASAGRANDE, Carla. A mulher sob custédia. PERROT, Michelle; DUBY, Georges
(orgs). Histéria das mulheres no ocidente: Idade Média, vol. 2, Lisboa: Edi¢cbes
Afrontamento, p. 99-141, 1999.



DA COSTA, Ricardo. A educacéo infantil na idade média. Revista Videtur, n. 17, p.
13-20, 2002. Disponivel em: https://www.ricardocosta.com/artigo/educacao-infantil-
na-idade-media. Acesso em: 6 fev. 2025.

DUBY, Georges. Idade Média: idade dos homens. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2011.

ESTEVAM, Maria Terezinha Estevam. Um estudo sobre o Physica, de Hildegarda
de Bingen: as virtudes curativas de algumas plantas. Dissertagao apresentada ao
Programa de Mestrado em Histéria da Ciencia, PUC, 2020.

FACHIN, Patricia. Hildegarda von Bingen. In:https://ihu.unisinos.br/publicacoes/78-
noticias/622138-hildegard-von-bingen-autentica-mestra-de-teologia-e-profunda-
estudiosa-das-ciencias-naturais-e-da-musica, 2022. Acesso em janeiro de 2025.

FOUCAULT, Michel. Microfisica do Poder. Sao Paulo: Paz & Terra, 2021.

HENNING, Aloys von. Hildegard von Bingen (1098-1179): Vortrage zum900.
Tagungs-, Projekt- und Seminarberichte Berliner Osteuropa Info p.44-45, 2019. In:
Berlinhttps://www.oei.fu-berlin.de/media/publikationen/boi/boi_12/19 henning.pdf

LALONDE, Marc. A new perspective on the health of Canadians: a working
document. Ottawa: Government of Canada, 1974. Disponivel em: https://www.phac-
aspc.gc.ca/ph-sp/pdf/perspect-eng.pdf. Acesso em: 12 fev. 2025

LE GOFF, Jacques. Em busca da Idade Média: conversas com Jean-Maurice
de Montremy. Tradugao de Marcos de Castro. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira,
2006.

LE GOFF, Jacques (org). Homens e mulheres da Idade Média. 2 ed, Sdo Paulo:
Estacao Liberdade, 2013.

MARSTRAND-JORGENSEN, Anne Lise. Hildegarda de Bingen: mistica feminista.
National Geographic Histéria, 2020. Disponivel em:
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/hildegarda-bingen-mistica-
feminista_20419. Acesso em: 6 fev. 2025.

MARTINS, Maria Cristina da Silva. Hildegarda de Bingen: Physica e Causae et Curae.
Cadernos de Tradugao. Porto Alegre, Numero Especial, p. 164-177, 2019. IN:
https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/204475/001107920.pdf?sequence=1.
Acesso em janeiro de 2025.

MARTINS, Maria Cristina da Silva. O Livro de Plantas de Hildegarda de Bingen.
RONAI Revista de Estudos Classicos e Tradutérios. Vol. 10, n. 1, p. 26-49, 2022.

MENEZES, Alina Nunes; MEDEIROS, Marcia Maria de. Dicionario Critico de
Tanatologia. Dourados: Editora da UEMS, 2020.



NOGUEIRA, Clarissa Waldige Mendes Nogueira. A redescoberta da medicina
natural de Hildegarda de Bingen, doutora da Igreja no século XIl. Boletim da FCM.
UNICAMP, v. 12, n. 1, out. 2018. Disponivel em
https://www.fcm.unicamp.br/boletimfcm/mais_historia/redescoberta-da-medicina-
natural-de-hildegarda-de-bingen-doutora-da-igreja-do-
seculo#:~:text=Consistia%20basicamente%20de%20uma%20sopa,em%20in%C3%
BAmeras%20comunica%C3%A7%C3%B5es%20cient%C3%ADficas%20atuais
Acesso 12 fev. 2025.

PEDRO, Joana Maria. Condicao Feminina. COLLING, Ana Maria; TEDESCHI,
Losandro Anténio (orgs.). Dicionario Critico de Género. Dourados, MS: Editora da
UFGD, p. 123-126, 2015.

PERROT, Michelle. Minha Histdoria das Mulheres. Sio Paulo: Contexto, 2007.

SANTOS, Dulce Oliveira Amarante dos. Aproximacdes a medicina monastica em
Portugal na Idade Média. Histéria. Sao Paulo, v. 31, n. 1., p. 47-64, jan. 2012.

SHAPIN, Steven. A revolugao cientifica. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2000.

SHAPIN, Steven; SCHAFFER, Simon. Leviathan and the Air-Pump: Hobbes, Boyle,
and the Experimental Life. Princeton: Princeton University Press, 1985.

SCHIEBINGER, Londa. Nature’s Body: Gender in the Making of Modern Science.
Boston: Beacon Press, 1993.

SCHIEBINGER, Londa. O feminismo mudou a ciéncia? Bauru: EDUSC, 2001.

SCOTT, Joan W. A fantasia da histéria feminista. Traducao Elisa Nazarian. 1. ed.,
Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2024.

STREHLOW, Wighard; HERTZKA, Gottfried. A Medicina de Santa Hildegarda. 1. ed.
Sao Paulo: Calvariae Editorial, 2023.

ZIMMERMANN, Tania Regina; MEDEIROS, Marcia Maria de. Biografia e
Género:repensando o feminino. Revista de Histéria Regional, v. 9, n. 1, p. 31-44,
2004.



