
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Ribeirão Preto, v. 6, n. 2, 2025. ISSN 2675-4827 

 
 

 
 

 

Hildegarda von Bingen e seu legado educacional para as 
ciências farmacêuticas 

 
Hildegard von Bingen and her educational legacy for the 

pharmaceutical sciences 
 
 

Tânia Regina Zimmermann1, Márcia Maria de Medeiros2, Luiza Regina Voigt3 
 
 

Resumo: Dadas as ausências do feminino na história da ciência e da saúde, 
perscruta-se uma pesquisa acerca das contribuições para as ciências farmacêuticas 
realizadas por Hildegarda von Bingen (1098-1179). Objetiva-se visibilizar essa figura 
do século XI e XII em relação à sua atuação nos estudos terapêuticos e naturalistas. 
Trata-se de uma pesquisa bibliográfica interpretativista a partir da perspectiva das 
relações de gênero. Bingen descreveu várias plantas medicinais, em termos 
fitoterápicos e nutricionais. Também propôs métodos de cura através de várias plantas 
e a prática regular do jejum, entre outras orientações higiênico-dietéticas, as quais 
foram registradas em duas de suas obras: Physica (Liber simplicis medicinae) e 
Causae et curae (Liber compositae medicinae).  
 
Palavras-chave: Estudos terapêuticos, Ciência, Hildegarda von Bingen. 
 
Abstract: Given the absence of the feminine in the history of science and health, 
research into the contributions to pharmaceutical sciences made by Hildegarda von 
Bingen (1098-1179) is examined. The aim is to make this 11th and 12th century figure 
visible in relation to his role in therapeutic and naturalistic studies. This is an 
interpretive bibliographical research from the perspective of gender relations. Bingen 
described several medicinal plants, in herbal and nutritional terms. He also proposed 
healing methods using various plants and the regular practice of fasting, among other 
hygienic-dietary guidelines, which were recorded in two of his works: Physica (Liber 
simplicis Medicinae) and Causae et curae (Liber compositae Medicinae). 
 
Keywords: Therapeutic studies , Science, Hildegarda von Bingen. 
 

                                                           
1  Doutora em História Cultural pela UFSC e professora da graduação e pós-graduação em Educação 
e em Recursos Naturais na Universidade Estadual do Mato Grosso do Sul. Contato: 
taniazimmermann@gmail.com 
2 Doutora em Letras pela UEL e professora da graduação e pós-graduação em Recursos Naturais da 
Universidade Estadual do Mato Grosso do Sul. Contato: marciamaria@uems.br 
3 Mestranda em Ciências Farmacêuticas na Universidade Estadual do Oeste do Paraná. 

■ Artigo 

https://doi.org/10.56344/2675-4827.v6n2a2025.1 



10 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

INTRODUÇÃO E METODOLOGIA 

 

 Embora historicamente as mulheres não tenham sido protagonistas na história 

da ciência, figuras como Hildegarda von Bingen demonstraram notável atuação nesse 

campo. A questão que a historiografia mais recente evoca é porque estas mulheres 

foram silenciadas e em qual contexto (Perrot, 2007). Federici (2023) responde a essa 

indagação quando afirma que o patriarcado4 ocidental moderno separou espaços, 

corpos e naturezas levando em consideração que havia uma dicotomia entre razão e 

sensibilidade, razão e natureza, produção e reprodução e, deste modo, gendrou-se a 

ciência, espaço cuja supremacia pertenceria ao masculino. Nesse sentido, 

Schiebinger (2001) observa que a constituição da ciência moderna esteve marcada 

por gênero, excluindo ou invisibilizando os saberes femininos, como o de curandeiras, 

parteiras e místicas — e é justamente nesse lugar marginalizado que Hildegarda 

produziu seu legado. 

 O presente artigo se propõe a visibilizar a figura de Hildegarda von Bingen 

(1098-1179), por considerá-la, além de um nome da mística medieval (Le Goff, 2013), 

uma cientista que contribuiu para o campo das ciências farmacêuticas devido aos 

seus estudos terapêuticos e naturalistas, o que leva a questionar se ela estaria nos 

limiares do medievo e das invenções dicotômicas modernas. 

 Embora as estruturas de poder e as hierarquias masculinas tenham 

historicamente silenciado as contribuições das mulheres (Perrot, 2007), Hildegarda 

von Bingen deixou um legado duradouro por meio de escritos, partituras e obras como 

Physica e Causae et curae, nos quais registrou orientações higiênico-dietéticas e 

métodos fitoterápicos.  

O fato de Hildegarda ter registrado suas ideias em contextos tradicionalmente 

reservados aos homens (Pedro, 2015) deveu-se à sua resistência à misoginia e ao 

ambiente de renovação cultural do Renascimento do século XII (Brooke, 1972). A obra 

de Hildegarda não foi dada a conhecer ao grande público até a metade do século XX, 

quando Wighard Strehlow e Gottfried Hertzka (2023) apresentam suas contribuições 

e experiências para o campo da história das ciências. Desse modo, estes vestígios 

                                                           
4 O patriarcado é aqui entendido como uma ordem política de submissão de mulheres em todos os 
âmbitos da vida. 



11 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

são promissores para olhar para o passado e significar a obra biográfica 

(Zimmermann; Medeiros, 2004) produzida pelos pesquisadores alemães em relação 

a von Bingen. 

O presente artigo analisa de modo especial as relações de gênero naquele 

contexto, pois Hildegarda confrontava as hierarquias e os mandatos eclesiais 

masculinos. Neste sentido, usar-se-á do conceito de gênero na perspectiva de Scott 

(2024), ou seja, uma categoria de análise histórica para entender as desigualdades 

entre mulheres e homens e como as exclusões das primeiras foram sendo 

configuradas na história.  

 Em relação a organização deste texto, o mesmo divide-se em duas seções, a 

saber: a primeira contextualiza a personagem em seu tempo, a partir da historiografia 

clássica como Jaques Le Goff (2006) e Marc Bloch (2016) e de pesquisas recentes 

de Martins (2022) e Fachin (2022). Na segunda, se faz uma incursão às suas 

contribuições para as ciências farmacêuticas reportando as obras Physica (Liber 

simplicis medicinae) e Causae et curae (Liber compositae medicinae) compêndios 

dedicados a saúde e de que modo contribuíram para a ciência moderna, 

especialmente para o campo da farmácia.  

 Este artigo adota uma perspectiva de análise qualitativa, sendo que a seleção 

dos materiais que articularam a sua construção se fundamenta na relevância histórica 

e na representatividade dos saberes construídos por Hildegarda von Bingen a partir 

de textos como Physica e Causa et Cura, quanto estudos acadêmicos que abordam 

o contexto social, religioso e científico do período. A interpretação dos dados integra 

a análise histórica com os debates contemporâneos sobre gênero e saúde, permitindo 

a identificação de convergências entre os saberes propostos pela mística medieval e 

as práticas modernas. 

  

 DISCUSSÃO: HIDEGARDA NO CONTEXTO HISTÓRICO  

 

O universo da Idade Média é predominantemente masculino pela própria 

natureza daquele tempo, conforme anuncia Georges Duby (2011). Em sua obra Idade 

Média: Idade dos Homens, o autor analisa a sociedade medieval tendo como aporte 

as relações de gênero. Ele mostra como o medievo europeu ocidental constrói uma 



12 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

ideia de masculinidade e enfatiza o papel ocupado pelos homens na organização 

social da época. 

A leitura do texto de Duby indica que a Idade Média foi um período marcado 

por uma rígida estrutura patriarcal, na qual os homens exerciam o poder e controlavam 

diferentes esferas como a política, a religião e a família. Duby (2011) destaca que a 

identidade masculina era construída a partir das normas que os homens ditavam e 

essas normas influenciavam o comportamento esperado e as expectativas sobre 

todos os corpos que viviam nesse universo, fossem eles masculinos ou femininos. 

Por conta deste cenário é que a figura de Hildegarda von Bingen se destaca. 

Seu nascimento é registrado no ano de 1098 em uma família da alta nobreza e, de 

acordo com Jacques Le Goff (2011) ela faleceu em torno de 1179. O mesmo autor 

indica que havia uma relação entre seus familiares e a igreja já que os mesmos 

estavam a serviço do bispo de Spira (Le Goff, 2011).  

Aos 8 anos de idade, Hildegarda foi entregue ao mosteiro beneditino de 

Disibodenberg como oblata. É importante salientar que essa prática era corriqueira 

entre a nobreza do período, sendo comum os pais oferecerem seus filhos e filhas aos 

mosteiros, onde seriam educados e preparados para a vida monástica (Costa, 2002). 

Em Disibodenberg, a menina recebeu uma educação que incluía leitura de textos 

religiosos e clássicos.  

Sabe-se que Hildegarda von Bingen sucedeu a abadessa do mosteiro que a 

acolheu por volta de 1136 e em 1150, fundou seu próprio mosteiro em Rupertsberg 

(Le Goff, 2011). Aqui cabe uma indicação interessante sobre a forma como a religiosa 

deu início a publicização das suas ideias e pensamentos de natureza mística e 

filosófica: 

Em 1141, Hildegarda teria recebido de Deus a ordem de publicar suas 
visões; obteve autorização para fazê-lo em 1147-1148 do abade 
cisterciense Bernardo de Claraval e do papa Eugênio III. Entretanto, 
as narrativas e as imagens de visões ocupam em sua obra um lugar 
maior, mas não exclusivo: em torno de 1150, ela termina o Liber 
Scivias (Saiba as Vias), em que descreve grandes visões 
cosmológicas inspiradas no Apocalipse de João, acompanhadas por 
um comentário teológico que lhe teria sido ditado pela voz do próprio 
Deus, e ilustradas desde o manuscrito original (Le Goff, 2011, p. 165). 

 



13 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

A citação acima merece reflexão em dois pontos. O primeiro deles diz respeito 

ao fato de que, mesmo Hildegarda tendo domínio das questões teológicas uma vez 

que a vida de oblatura desde a mais tenra infância lhe granjeou este conhecimento, 

esse processo não era suficiente para que ela tornasse públicas as suas reflexões 

sem a autorização masculina. Independente inclusive de já ser uma abadessa neste 

momento, o que lhe permitia um espaço de poder em relação ao lugar ocupado por 

outras mulheres. Dito de outra forma, sua palavra precisava ser custodiada pelo 

masculino (Casagrande, 1990). 

O segundo ponto indica como ela alcançou espaços através dos interstícios, 

das fissuras existente no seu tempo que lhe permitiram alcançar um espaço de 

resistência, ou seja  usou de uma estratégia na relação poder-saber confrontando 

diretamente os saberes patriarcais masculinos e, desse modo, desestabilizou as 

relações de poder dominantes (Foucault, 2021). Essa estratégia foi usada quando 

afirmou que os comentários teológicos de seu livro haviam sido ditados a ela pelo 

próprio Deus. É possível que a partir dessa ruptura estratégica, Hildegarda tenha 

encontrado um caminho para deixar outras contribuições em diferentes áreas como a 

teologia, música, incluindo a medicina e as ciências farmacêuticas. Sua cosmologia e 

abordagem holística da saúde, que integrava corpo, mente e espírito, influenciou 

significativamente a fitoterapia e a medicina natural.  

Daston e Park (1998) adensam a análise desse contexto ao mostrar como o 

imaginário medieval eivado de maravilhas e ordens da natureza estava 

profundamente conectado a experiências visionárias e místicas, e isso situa a 

produção de Hildegarda dentro de uma tradição que unia teologia, natureza e 

espiritualidades.  

Von Bingen pode ser compreendida como uma proto-feminista. A partir de suas 

ideias e práticas, já questionava as estruturas patriarcais, desafiando as normas de 

gênero. Uma prova disso é a defesa que ela fazia da tese de que as mulheres tinham 

uma conexão especial com o divino e uma inteligência espiritual significativa, 

contrariando a visão dominante da inferioridade feminina (Marstrand-Jorgensen, 

2020). 

Hildegarda apresenta ideias mais avançadas em relação ao universo do 

feminino do que o seu tempo preconizava. Ela acreditava no prazer sexual das 



14 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

mulheres como parte de um processo para a cura de inúmeras enfermidades, bem 

como negava a traição de Eva e consequentemente a culpabilização das mulheres no 

processo do pecado original. Para Hildegarda, homens e mulheres eram sujeitos em 

conexão e, ao abordar a sexualidade e suas disfunções na obra Causae et curae 

(Liber compositae medicinae, a associou à noção de equilíbrio e saúde. Ela entendia 

que o prazer feminino era necessário e não apenas algo ocasional com fins 

meramente reprodutivos (Strehlow; Hertzka, 2023). 

Cabe aqui ressaltar a importância que os mosteiros possuíam nesse momento 

histórico enquanto centros de aprendizado, vivência da espiritualidade e cuidados 

médicos (Fachin, 2022). A medicina monástica se destacava neste momento, pelo 

uso que fazia das plantas medicinais cultivadas em seus jardins. Não era raro que, 

nestes espaços (incluindo Rupertsberg), aqueles e aquelas que viviam a vida ascética 

aplicassem seus conhecimentos botânicos no tratamento de diversas enfermidades. 

Tais práticas contribuíram para o desenvolvimento da fitoterapia e para a preservação 

do saber medicinal da época (Santos, 2012). Isso corrobora com a assertiva de 

Crombie (2003), ou seja, a medicina e as ciências naturais medievais se construíram 

no entrelaçamento entre práticas religiosas, cosmologias simbólicas e observações 

empíricas, algo que se manifesta fortemente nos escritos de Hildegarda. 

Hildegarda faz parte deste contexto e desenvolveu trabalhos no campo da 

fitoterapia, a exemplo dos já citados Physica (Liber simplicis medicinae) e Causae et 

curae (Liber compositae medicinae) em que descreve as propriedades terapêuticas 

de plantas, minerais e alimentos (Martins, 2022). 

Hildegarda é considerada uma das maiores místicas cristãs. O misticismo era 

uma corrente espiritual que enfatizava a experiência direta e pessoal com o divino, 

muitas vezes por meio de visões, orações e práticas contemplativas (Fachin, 2022). 

Suas visões místicas foram registradas em obras como Scivias. Como compositora 

produziu peças musicais litúrgicas inovadoras e expressivas.  

Na teologia contribuiu com debates teológicos, muitas vezes, desafiando 

autoridades eclesiásticas masculinas daquele período. A partir de uma cosmologia, 

integrando o ser humano, a natureza e o Divino, propôs a superação do binômio 

corpo-alma da Igreja Católica presente desde Santo Agostinho, criando uma frente de 

oposição a interpretações mais dogmáticas e conservadoras do pensamento religioso 



15 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

da Igreja Católica. Outrossim, Hildegarda também se tornou conselheira espiritual de 

alguns nobres, bispos e até de papas, escrevendo cartas sobre questões políticas e 

religiosas (Fachin, 2022). 

Apesar de viver em uma sociedade patriarcal, Hildegarda destacou-se como 

uma voz poderosa, criticando a corrupção da Igreja e defendendo o papel das 

mulheres na espiritualidade. Ela faleceu em 17 de setembro de 1179, no convento de 

Rupertsberg,  aos  81 anos. Hildegarda foi canonizada em 2012 e proclamada Doutora 

da Igreja pelo Papa Bento XVI, um título concedido a poucas e poucos teólogos de 

destaque:   

Em 10  de maio  de  2012,  o  Papa  Bento  XVI  completou  o  processo  de 
canonização de  Hildegarda,  iniciado  no  século  XIII,  mas  abandonado  
nesse mesmo século. Em seguida, em 7 de outubro de 2012, o mesmo Papa 
elevou-a à condição de trigésima sexta Doutora da Igreja Católica Romana, 
consagrando-a como a quarta mulher a receber esse título, ao lado de 
Catarina de Siena, Teresa de Ávila e Teresa de Lisieux (Martins, 2022, p. 
27). 
 

O túmulo de Hildegarda tornou-se centro de peregrinações de fiéis que a 

consideravam uma santa católica. O legado dela continua vivo, sendo estudado por 

suas contribuições nas áreas da teologia, medicina, música e misticismo. Von Bingen 

é, portanto, um símbolo da confluência entre a espiritualidade, ciência e cultura da 

Europa medieval.  

Ela desenvolveu uma visão holística da saúde, ao integrar o físico, o mental e 

o espiritual, influenciando práticas de fitoterapia e dietoterapia. Seu legado continua 

sendo objeto de estudos de grupos dedicados a pesquisa em medicina natural e 

espiritualidade em diversos países como França, Bélgica, Espanha, Argentina e 

Alemanha (Henning, 1999). 

A compreensão do contexto histórico de Hildegarda von Bingen, marcado pela 

rigidez das estruturas patriarcais e pela exclusão dos saberes femininos, permite 

apreciar como as oportunidades que foram oferecidas a ela pelo ambiente monástico 

estimularam uma abordagem inovadora do conhecimento. Nesse cenário, sua visão 

holística se manifesta tanto na esfera mística quanto na prática médica e na fitoterapia.  

Seus escritos evidenciam a integração dos saberes empíricos, teológicos e naturais, 

antecipando princípios que ressoam com as modernas abordagens integrativas da 

saúde. 



16 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

RESULTADOS: HILDEGARDA, A CIENTISTA NATURALISTA  

 

Ao revisitar os escritos de e sobre Hildegarda, percebe-se que sua visão 

holística de corpos e de saúde se vale de uma visão expansiva e de continuidade com 

todos os outros organismos vivos da Terra bem como alia questões espirituais no 

sentido de correlacionar o bem-estar físico a espiritualidade, antecipando em séculos 

as ideias de Cecily Saunders sobre a dor total (Menezes e Medeiros, 2020). 

É possível afirmar que Von Bingen desenvolveu uma visão holística da saúde, 

ao integrar corpo mente e espírito. Ela considerava que a doença era resultado de 

uma desarmonia entre o ser humano, a natureza e o universo divino. Tanto em 

Physica (Liber simplicis medicinae) quanto em Causae et curae (Liber compositae 

medicinae), Hildegarda enfatiza que a saúde é alcançada através da manutenção do 

equilíbrio entre esses elementos. Para que o equilíbrio fosse restabelecido, a mística 

recomendava métodos de cura natural que incluíam o uso de plantas medicinais, 

práticas de jejum e orientações higiênico-dietéticas que considerava capazes de 

restaurar a energia vital do indivíduo diante da enfermidade (Nogueira, 2018). 

Em sua obra destaca-se o conceito de viriditas, ou força vital, que representa o 

frescor e a vitalidade presentes tanto na natureza quanto no ser humano. Se a pessoa 

se afasta da natureza ou apresenta comportamentos inadequados, esse processo 

poderia levar ao surgimento de doenças. Logo, a restauração da saúde envolvia a 

reconexão com a natureza, a prática das virtudes e a busca por uma vida equilibrada 

(Estevam, 2020; Nogueira, 2018). 

Hildegarda von Bingen destacava a importância da espiritualidade na 

manutenção da saúde, entendendo corpo e alma como elementos interdependentes. 

Desta maneira, desequilíbrios de natureza espiritual poderiam assumir a forma de 

enfermidades físicas. Assim, o processo de cura de uma enfermidade exigia uma 

abordagem que contemplasse tanto o bem-estar físico quanto o espiritual, 

promovendo uma vida harmônica (Martins, 2019). Para que se tenha uma ideia do 

alcance da sua proposta é pertinente anunciar dois modelos contemporâneos que se 

entrelaçam aos seus princípios, a saber a ideia de campo de saúde desenvolvida por 

Marc Lalonde (1974) e o princípio da integralidade do Sistema Único de Saúde (SUS) 

(Brasil, 1988). 



17 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

Observe-se que Von Bingen concebia a saúde como resultado da harmonia 

entre o ser humano, a natureza e o divino, integrando elementos físicos e naturais 

(uso de ervas medicinais e princípios dietéticos); elementos espirituais (práticas 

religiosas, virtudes e conexão com o divino); e elementos emocionais e psicológicos 

(influência das paixões e sentimentos na saúde). A doença surge quando o equilíbrio 

entre esses elementos é rompido, o que a aproxima das visões contemporâneas que 

buscam abordagens multidimensionais da saúde (Martins, 2019). 

Marc Lalonde (1974) propôs que a saúde não depende apenas da medicina 

curativa mas sim de quatro grandes determinantes, a saber: biologia humana 

(características genéticas e fisiológicas); estilo de vida (hábitos e comportamentos que 

influenciam a saúde); ambiente (fatores sociais, econômicos e ecológicos que 

impactam na saúde); e sistema de saúde (entendido aqui como o acesso e a qualidade 

dos serviços prestados neste âmbito). 

A correlação entre a proposta de Lalonde e a ideia de Hildegarda se faz 

presente pelo fato de que ambos veem a saúde como um resultado de múltiplos 

fatores. A ideia de que estilo de vida, ambiente e espiritualidade influenciam a saúde 

já estava presente na obra de Von Bingen, mesmo que esta tenha sido formulada no 

contexto do medievo e fortemente influenciada por fatores teológicos. 

Um olhar mais atento ao princípio da integralidade do SUS indica que o mesmo 

se propõe a atender a pessoa em sua totalidade não apenas tratando a doença, mas 

promovendo a saúde. Para isso torna-se necessário levar em conta os diferentes 

determinantes sociais da saúde e articular elementos de prevenção, promoção e 

assistência à saúde. No que se refere a proposta de Hildegarda Von Bingen, vale 

ressalatar que a mesma não separa corpo, mente e ambiente em um princípio que 

opera com certo grau de complexidade, da mesma forma que o conceito de 

integralidade aponta. 

Henning (1999) indica que os conhecimentos fármacos e médicos de von 

Bingen eram fruto do seu autodidatismo e muitas vezes não coincidem o consenso 

médico-científico de seu tempo, assim como as interpretações simbólicas da doença 

e da saúde, pelas quais Hildegarda, como outros de seus contemporâneos, entendia 

os humanos como um reflexo microcósmico do macrocosmo de modo integrativo.  



18 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

Le Goff indica que “[...] o saber médico enciclopédico e médico de Hildegarda 

a fez redigir um vasto Liber subtitulitatum dieversarum naturatum creaturarum 

(Livrosdas sutilezas das criaturas divinas), transmitido à posteridade sob a forma de 

duas obras: a Physica e o  Causa et cura (As causas e os remédios) (Le Goff, 2013, 

p. 168, grifos no original). É possível que o fato de pertencer a ordem beneditina, que 

priorizava os conhecimentos e a cura de doentes, tenha permitido que von Bingen 

tivesse acesso aos saberes hipocráticos e de Galeno, principalmente no que se refere 

a teoria dos humores e dos fluídos corporais. 

Martins não descarta o fato de que ela tivesse a sua disposição traduções sobre 

práticas de cura de origem árabe e persa, bem como de princípios da medicina 

chinesa, já que a Ordem Beneditina se tornou responsável pela salvaguarda do 

conhecimento intelectual através does seus monges copistas. Sobre o assunto a 

autora informa que: 

No final do século  VI  d.C.,  a  mais antiga  ordem  religiosa  católica  de 
clausura  monástica,  a  Ordem  de  São Bento,  promoveu a  produção  e  a  
difusão de  conhecimento  intelectual  pela  cópia  e  tradução  de  livros – 
principalmente gregos – para  o  latim,  estimulando  a  prática  da  medicina  
fitoterápica.  Nesse século, a obra De materia medica (Da matéria médica), 
de Dioscórides  (40-90), médico,  farmacêutico   e   botânico   grego,  que   
descrevia   mais   de   seiscentas plantas, tinha sido traduzida para o latim 
(Martins, 2022, p. 27, grifo no original). 

 
Como naturalista, na obra Physica, von Bingen descreveu mais de duzentas 

plantas medicinais e nutritivas. Além de descrever aves, animais e rios da Alemanha, 

fez um estudo sobre o uso de metais em conjunto com as plantas para fins 

terapêuticos. Vale salientar que Martins indica que os apontamentos de Hildegarda 

nesse livro são correlatos a práticas de saúde contemporâneas: 

Na atualidade, a medicina ortomolecular emprega minúsculas quantidades 
de metais, na forma de sais minerais, para o restabelecimento da saúde e a 
prevenção de diversas doenças.  A medicina holística, por sua vez, faz uso 
de pedras, ervas, flores, óleos essenciais etc., buscando extrair a energia 
desses elementos, com fins terapêuticos (Martins, 2022, p. 29).  

 
Martins (2022) indica sobre a complexidade da proposta de saúde construída 

por pela abadessa beneditina. Ela se dizia inspirada diretamente pelo Criador no que 

se refere a esse ponto, recomendando o uso do funcho; espelta, vegetal da família do 

trigo; castanhas, marmelo; amêndoas e especiarias (canela, noz moscada, tomilho e 

cravo da índia), os quais deveriam ser consumidos com regularidade como garantia 



19 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

de boa saúde. Sua abordagem indica que ela entendia que os remédios deveriam ser 

concebidos a partir de uma totalidade harmoniosa de elementos terapêuticos 

(Estevam, 2020; Nogueira, 2018). De acordo com Martins: 

A abadessa nos surpreende por ter sido a primeira pessoa a citar certas 
plantas e seus empregos. No Livro de Plantas, encontramos a referência 
pioneira do cravo-da-índia (cariofiles) como especiaria (DONKIN, 2003), 
primeiramente citado no capítulo XXI (Nux Muscata, “noz-moscada” e, um 
pouco adiante, apresentado como título de capítulo XXVII (cariofales).  Foi 
também Santa Hildegarda a primeira pessoa a distinguir claramente entre 
duas espécies de lavanda:  a lavanda verae a lavanda spica. A maior parte 
das lavandas comercializadas e cultivadas nos dias de hoje pertence às 
espécies stoechase spica (Martins, 2022, p. 32, grifos no original).  

 
Martins (2022) indica ainda que Hildegarda von Bingen já apresentou em sua 

obra algumas questões inerentes ao que atualmente se correlaciona com os valores 

nutritivos dos vegetais e suas propriedade farmacológicas. Nesse sentido, seu livro já 

fala sobre as propriedades medicinais do funcho (importante para combater doenças 

nos olhos) e da sálvia (utilizada para dores no estômago). Da mesma forma, sua obra 

retrata que o poejo seria recomendado para combater febre, males do estômago, 

pulmões e olhos. 

Hildegarda recomendava o jejum como prática revitalizante e desintoxicante, 

sugerindo sua realização por duas a três semanas. Segundo seus escritos, a dieta 

consistia em sopa de espelta com legumes temperados com tomilho, camomila e 

galanga no almoço, acompanhada por chás e sucos de frutas pela manhã e à noite. 

Ela também advertia que o excesso alimentar podia intoxicar o organismo e gerar 

tristeza (Estevam, 2020). Cada alimento era mais ou menos aconselhado segundo o 

estado de saúde, classificados em quente, frio, seco ou úmido, e ainda, se bom para 

todos, só para sadios, só para os doentes ou nem para sadios nem para doentes, 

sempre atribuindo o resultado da intervenção terapêutica à vontade divina. 

 Hildegarda von Bingen produziu uma vasta obra que articula pelo menos dois 

campos do saber: a teologia visionária (espaço em que ela articulava sua visão mística 

sobre a religião e a religiosidade); e a ciência médica e natural (dado o aspecto 

farmacológico, dietético e fitoterápico dos seus escritos). Seu trabalho é respeitado no 

universo contemporâneo, sobretudo entre pessoas adeptas às questões de 

espiritualidade e de medicina alternativa, e sua notoriedade intelectual contrasta com 



20 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

as reticências e a obscuridade que silenciou muitas mulheres durante o período 

medieval. 

   

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Hildegarda viveu num contexto do Sacro Império Romano-Germânico nos 

séculos XI e XII, o qual foi marcado por transições com avanços no comércio, na 

produção no campo, nas ciências e na urbanização, mas ainda fortemente enraizado 

em práticas feudais e agrárias. Ela participou ativamente desse contexto, utilizando 

os recursos de sua comunidade monástica para produzir conhecimento em áreas da 

saúde, incluso a ciência farmacêutica e a medicina numa perspectiva holística cuja 

espiritualidade era parte importante na cura e saúde. Seu legado reflete um contínuo 

de resistência e inovação que transcende os limites temporais, reafirmando a 

importância de revisitar e revalorizar a contribuição feminina na construção do saber. 

Muito do conhecimento adquirido por Hildegarda de Bingen deve-se ao fato de 

ela ter sido uma continuadora da tradição de sua ordem religiosa. Porém, sua própria 

observação e experimentação contribuíram para a formação de seu saber fármaco-

botânico. Nota-se que seu trabalho intelectual usa da criatividade para falar sobre a 

discriminação das mulheres de sua época, incluso o uso da sexualidade e dos 

prazeres de modo equilibrado e sob a inspiração divina. Também sob intepretações 

bíblicas se opôs a opressão masculina nos mosteiros.  

Com uma vasta produção desde a mística até medicina, não se sabe como 

adquiriu esse conhecimento. Sua atividade como fármaco e médica foi toda informal 

e provavelmente autodidata. O estudo e a prática da medicina eram vedados às 

mulheres, mas nessa ordem religiosa aberta a conhecimentos fármacos recebeu uma 

base terapêutica prática durante seu noviciado. Diante do recente estudo de suas 

obras, a ciência com base numa visão holística não refuta seus saberes e tem 

incorporado suas práticas. 

Essa perspectiva integradora de Hildegarda oferece uma compreensão 

profunda da saúde, que vai além da visão fragmentada adotada por algumas 

abordagens modernas. Sua ênfase na conexão entre o ser humano, a natureza e o 

divino continuam a inspirar práticas de medicina holística e integrativa atualmente. 



21 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

A análise das obras de Hildegarda von Bingen, contudo, demanda ser inserida 

em um debate mais amplo da historiografia das ciências. Como já apontaram os 

aportes de Shapin (2000) e Shapin e Schaffer (1985) e de Peter Dear (2001) o giro 

cultural da história das ciências deslocou a ênfase de “precursoras modernas” para a 

análise das condições sociais, políticas, culturais e institucionais que possibilitaram a 

emergência de figuras como Hildegarda em sua época, pois o período medieval não 

operava uma separação rígida entre o maravilhoso, o natural e o espiritual, mas 

articulava esses elementos numa cosmologia integrada. Essa perspectiva permite 

compreender as práticas de Hildegarda não como uma antecipação anacrônica de 

princípios contemporâneos, mas como expressão coerente de sua cultura intelectual. 

Do mesmo modo, os estudos de Londa Schiebinger (1993; 2001) oferecem 

instrumentos teóricos para situar a produção de Hildegarda na longa tradição de 

mulheres curadoras e pensadoras cuja atuação foi invisibilizada pelo patriarcado, mas 

que contribuíram de forma decisiva para a construção do conhecimento médico e 

científico. Assim, ao articular essas diferentes correntes historiográficas, é possível 

não apenas valorizar a singularidade de Hildegarda, mas também reposicionar seu 

legado no cruzamento entre gênero, espiritualidade e história das ciências. 

Em relação a originalidade científica da obra de Hildegarda von Bingen, 

percebe-se que ela ultrapassa a dimensão histórica e mística na sua atuação.  Outras 

obras têm se debruçado sobre sua espiritualidade e teologia, mas este estudo 

evidencia a originalidade de sua contribuição para o campo farmacêutico, ao 

sistematizar saberes terapêuticos baseados na observação empírica e na integração 

entre corpo, mente e natureza. Suas descrições de plantas, minerais e alimentos e 

seus usos no cotidiano antecipam princípios da farmacognosia e da nutrição funcional, 

demonstrando uma epistemologia pouco reconhecida em estudos anteriores.  

Assim, Hildegarda ao desenvolver práticas medicinais terapêuticas, também 

formulou uma visão inovadora de saúde centradas no equilíbrio entre mente e corpo, 

práticas que se aproximam de abordagens holísticas e integrativas no hodierno. Seu 

legado distingue-se pela capacidade de articular fé e ciência, tornando a experiência 

mística em fundamento experimental para a cura e a prevenção de doenças. Ao 

revelar essa dimensão farmacêutica original para o contexto que vivia, o presente 

estudo amplia o entendimento da atuação de mulheres na gênese das ciências da 



22 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

saúde e significa Hildegarda von Bingen como uma das vozes precursoras da 

medicina natural moderna. 

Em síntese, a análise da trajetória e das obras de Hildegarda von Bingen 

evidencia que ela possuía uma capacidade de integrar saberes místicos e de natureza 

teológica com conhecimentos empíricos, antecipando nesse enlace, práticas da 

medicina integrativa contemporânea. Ao romper limites impostos pelo patriarcado, ela 

não só desafiou as normas do seu tempo, como também abriu novos caminhos para 

a compreensão holística da saúde, articulando corpo, mente e espírito em um sistema 

de conhecimento interligado. 

O presente estudo reforça a necessidade de revisitar e reinterpretar os saberes 

medievais, não apenas para reconhecer a relevância histórica das contribuições das 

mulheres no campo da história das ciências, em particular aqui a área da saúde; mas 

para inspirar abordagens inovadoras nesta mesma área. Vale ressaltar que esta 

pesquisa mostra que existe uma intersecção entre misticismo, terapêutica natural e 

as práticas contemporâneas de cuidado integral, o que amplia o debate sobre o papel 

das mulheres na construção do conhecimento neste âmbito. 

 

Conflitos de Interesses: Os autores não têm conflitos de interesse a divulgar. 

 

REFERÊNCIAS 

 
BLOCH, Marc. A sociedade feudal. São Paulo: Edipro, 2016.  
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: Senado 
Federal, 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm  Acesso em: 12 
fev 2025. 
 
BROOKE, Christopher. O renascimento do século XII. Lisboa: Editorial Verbo, 1972. 
 
DEAR, Peter. Revolutionizing the Sciences: European Knowledge and Its 
Ambitions, 1500–1700. Princeton: Princeton University Press, 2001. 
 
CASAGRANDE, Carla. A mulher sob custódia. PERROT, Michelle; DUBY, Georges 
(orgs). História das mulheres no ocidente: Idade Média, vol. 2, Lisboa: Edições 
Afrontamento, p. 99-141, 1999.  
 



23 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

DA COSTA, Ricardo. A educação infantil na idade média. Revista Videtur, n. 17, p. 
13-20, 2002. Disponível em: https://www.ricardocosta.com/artigo/educacao-infantil-
na-idade-media. Acesso em: 6 fev. 2025. 
 
DUBY, Georges. Idade Média: idade dos homens. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2011. 
 
ESTEVAM, Maria Terezinha Estevam. Um estudo sobre o Physica, de Hildegarda 
de Bingen: as virtudes curativas de algumas plantas. Dissertação apresentada ao 
Programa de Mestrado em História da Ciencia, PUC, 2020. 
 
FACHIN, Patricia. Hildegarda von Bingen. In:https://ihu.unisinos.br/publicacoes/78-
noticias/622138-hildegard-von-bingen-autentica-mestra-de-teologia-e-profunda-
estudiosa-das-ciencias-naturais-e-da-musica, 2022. Acesso em janeiro de 2025. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. São Paulo: Paz & Terra, 2021. 
 
HENNING, Aloys von. Hildegard von Bingen (1098–1179): Vorträge zum900. 
Tagungs-, Projekt- und Seminarberichte Berliner Osteuropa Info p.44-45, 2019. In: 
Berlinhttps://www.oei.fu-berlin.de/media/publikationen/boi/boi_12/19_henning.pdf  
 
LALONDE, Marc. A new perspective on the health of Canadians: a working 
document. Ottawa: Government of Canada, 1974. Disponível em: https://www.phac-
aspc.gc.ca/ph-sp/pdf/perspect-eng.pdf.  Acesso em: 12 fev. 2025 
 
LE GOFF, Jacques.  Em  busca  da  Idade  Média:  conversas  com  Jean-Maurice  
de  Montremy.  Tradução de Marcos de Castro. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2006. 
 
LE GOFF, Jacques (org). Homens e mulheres da Idade Média. 2 ed, São Paulo: 
Estação Liberdade, 2013. 
 
MARSTRAND-JØRGENSEN, Anne Lise. Hildegarda de Bingen: mística feminista. 
National Geographic História, 2020. Disponível em: 
https://historia.nationalgeographic.com.es/a/hildegarda-bingen-mistica-
feminista_20419. Acesso em: 6 fev. 2025. 
 
MARTINS, Maria Cristina da Silva. Hildegarda de Bingen: Physica e  Causae et Curae. 
Cadernos de Tradução. Porto Alegre, Número Especial, p. 164-177, 2019. IN:  
https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/204475/001107920.pdf?sequence=1. 
Acesso em janeiro de 2025. 
 
MARTINS, Maria Cristina da Silva.  O Livro de Plantas de Hildegarda de Bingen. 
RÓNAI Revista de Estudos Clássicos e Tradutórios.  Vol. 10, n. 1, p. 26-49, 2022.  
 
MENEZES, Alina Nunes; MEDEIROS, Márcia Maria de. Dicionário Crítico de 
Tanatologia. Dourados: Editora da UEMS, 2020. 
 



24 
Revista Interdisciplinar de Saúde e Educação 
Zimmermann et al.  |  ISSN 2675-4827  |  2025 

 
 

 
 

 

NOGUEIRA, Clarissa Waldige Mendes Nogueira. A redescoberta da medicina 
natural de Hildegarda de Bingen, doutora da Igreja no século XII. Boletim da FCM. 
UNICAMP, v. 12, n. 1, out. 2018. Disponível em 
https://www.fcm.unicamp.br/boletimfcm/mais_historia/redescoberta-da-medicina-
natural-de-hildegarda-de-bingen-doutora-da-igreja-do-
seculo#:~:text=Consistia%20basicamente%20de%20uma%20sopa,em%20in%C3%
BAmeras%20comunica%C3%A7%C3%B5es%20cient%C3%ADficas%20atuais 
Acesso 12 fev. 2025. 
 
PEDRO, Joana Maria. Condição Feminina. COLLING, Ana Maria; TEDESCHI, 
Losandro Antônio (orgs.). Dicionário Crítico de Gênero. Dourados, MS: Editora da 
UFGD, p. 123-126, 2015. 
 
PERROT, Michelle.  Minha História das Mulheres. São Paulo: Contexto, 2007. 
 
SANTOS, Dulce Oliveira Amarante dos. Aproximações à medicina monástica em 
Portugal na Idade Média. História. São Paulo, v. 31, n. 1., p. 47-64, jan. 2012. 
 
SHAPIN, Steven. A revolução científica. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 
SHAPIN, Steven; SCHAFFER, Simon. Leviathan and the Air-Pump: Hobbes, Boyle, 
and the Experimental Life. Princeton: Princeton University Press, 1985. 
 
SCHIEBINGER, Londa. Nature’s Body: Gender in the Making of Modern Science. 
Boston: Beacon Press, 1993. 
 
SCHIEBINGER, Londa. O feminismo mudou a ciência? Bauru: EDUSC, 2001. 
 
SCOTT, Joan W. A fantasia da história feminista. Tradução Elisa Nazarian. 1. ed., 
Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2024. 
 
STREHLOW, Wighard; HERTZKA, Gottfried. A Medicina de Santa Hildegarda. 1. ed. 
São Paulo: Calvariae Editorial, 2023. 
 
ZIMMERMANN, Tânia Regina; MEDEIROS, Márcia Maria de. Biografia e 
Gênero:repensando o feminino. Revista de História Regional, v. 9, n. 1, p. 31-44, 
2004. 
 


